
‘Wie is normaal? Wie is er in de positie om te bepalen of

iemand een normaal of abnormaal mens is? Mensen moeten

zelf bepalen wat iemand tot een normaal persoon maakt. Het

is betrekkelijk. Stel dat iedereen in een bepaalde samenleving

abnormaal is vanuit het standpunt van een andere

samenleving. De mensen in die eerste samenleving komen

nooit te weten dat ze niet normaal zijn. Daarom is het voor

hen normaal om abnormaal te zijn. Dus als het normaal is om

abnormaal te zijn, dan ben je normaal. Wie is er in de positie

om te bepalen wat normaal is?

Stel dat er een andere planeet is waar mensen wonen die zich

bewust zijn van waar Vedanta over spreekt, en een van hen

komt hier op aarde. Hoe zal hij  over ons denken? Deze normale

persoon zal denken dat we allemaal gek zijn. 

Laten we eens kijken naar wat de Vedische ṛṣ i ’s (zieners van

de Veda’s) over ons denken. Verschillende mensen hebben

verschillende ideeën over ons. De een denkt dat we zijn

geboren in zonde en de ander denkt dat we enkel een

verzameling deeltjes zijn. Maar de Vedische ṛṣ i ’s zeggen niet

dat we normaal of abnormaal zijn. Zij  oordelen niet. Zij

erkennen een zekere verwarring over de eigen identiteit als

een universeel gegeven en vertellen ons dat het niet klopt

hoe we onszelf zien. Hoe je over jezelf denkt is onjuist en wat

juist is over jezelf is precies wat je wilt zijn. Dit is universeel.

Zelfverwarring is universeel op deze planeet.

Dit artikel is een bewerkt transcript van een introductie op de Vishnu-

sahasranāma, gehouden door Swami Dayananda in 2004 in Pennsylvania.

Vertaald uit het Engels door Advaita.nl.  

S
W

A
M

I 
D

A
Y

A
N

A
N

D
A

 S
A

R
A

S
W

A
T

I

D E  V I S I E  V A N  D E
U P A N I S H A D S

A D V A I T A . N L 1

https://www.advaita.nl/wat-is-advaita/
https://www.advaita.nl/geschriften/
https://www.advaita.nl/onderwijstraditie/leraren/


De ṛṣ i ’s hebben een totaal tegenovergestelde visie over ons.

Wat zij  zeggen is iets wat ik moet weten; ik heb geen keus.

Want wat ik wil zijn, is precies wat ik ben. Ik wil vrij  zijn van

het klein zijn, vrij  zijn van iedere vorm van beperking,

ontevredenheid, angst, enzovoorts. Als ik al een keuze had

voordat ik erachter kwam wat zij  zeiden, dan raak ik nu al mijn

keuze kwijt. Feit is, hoe meer ik te weten kom, hoe minder

keuzes ik heb. De onwetenden hebben meer keuzes. Dus we

zijn nu keuzes aan het verliezen. Ik moet het weten.

Wat de ṛṣ i ’s over jou zeggen is het tegenovergestelde van

wat je denkt dat je bent. Het li jkt gezond om te denken dat je

je lichaam, geest en zintuigen bent. Daar is niets abnormaals

aan. Dit l ichaam en deze geest hebben hun beperkingen, en

daarom zullen je emoties niet erg positief zijn. Er zal angst

zijn, teleurstelling, gevoel van falen, afwijzing, enzovoorts.

Dit zal allemaal je lot zijn. 

En wat je niet bent zal immens zijn. Zelfs als je niet veel van

de wereld gezien hebt, is het nog steeds immens voor je. Dus

wat je niet bent, is altijd meer dan wat je wel bent. Het maakt

je bescheiden als je weet dat je over veel dingen niets te

zeggen hebt. In het universum is deze aarde niet eens een

speldenknop. Een speldenknop is een formaat dat je kunt

waarnemen, maar op de kaart van het universum zal de aarde

niet te zien zijn. 

Dus dat je klein en onbeduidend bent is geen vreemd,

abnormaal gevoel. Het is gezond en objectief. Het is normaal

om je onzeker, angstig, ongelukkig, enzovoorts te voelen. Het

is allemaal normaal. Het is normaal, totdat je een ṛṣ i

tegenkomt.

De ṛṣ i  spreekt over een versie van jou die precies

tegenovergesteld is. Hij zegt niet dat je lichaam onbegrensd

is, of je geest of zintuigen, die je klein en onbeduidend noemt.

De ṛṣ i  weerspreekt dat helemaal niet; hij  bevestigt dat. Hij

zegt dat het lichaam tijdgebonden en onbeduidend is, en geen

moment hetzelfde. Alles is voortdurend in beweging. 

A D V A I T A . N L 2



Je lichaam, zintuigen en geest zijn beperkt; je kennis,

vermogens, bereik en kracht zijn beperkt. Maar de ṛṣ i  zegt:

ondanks dat je lichaam-geest-zintuigen-complex, zoals je het

nu kent, beperkt is, en ook al wordt het nog beperkter als je

er meer over te weten komt, als je meer over het universum

te weten komt – toch ben je vrij  van beperking.

Wanneer je objectiever wordt over de positie waarin je je

bevindt, dan groeit de beperking alleen maar. Hij krimpt niet.

Dit bevestigend, zegt de ṛṣ i  dat je ondanks het beperkte

lichaam-geest-zintuigen-complex vrij  van beperking bent. Je

kunt alleen maar vragen: hoe? De ṛṣ i  l i jkt een visie te hebben,

want hij weerspreekt de beperkingen helemaal niet. Maar hij

weerlegt jouw conclusie ‘daarom ben ik beperkt’. In plaats

van ‘daarom’ zegt hij dat je ondanks een beperkt lichaam-

geest-zintuig-complex vrij  bent van beperking. Wat heb je

hier nog voor keuze? Je hebt niets om tegenin te gaan. Je

kunt enkel om meer uitleg vragen, zoals Śvetaketu deed in de

Chāndogya-upaniṣad.

Wanneer de briljante Śvetaketu na twaalf jaar studie naar

huis terugkeert, overrompelt zijn vader Uddālaka hem met de

vraag: “Heb je jouw leraar ook om die kennis gevraagd

waardoor alles gekend wordt?” 

Śvetaketu antwoordt: “Als mijn leraar dat had geweten, dan

had hij het me wel onderwezen. Bestaat er zoiets?” 

Zijn vader vertelt hem: “Jazeker. Dat wat is, is één ding, en

dat ben jij ,  tat tvam asi .”

De eerste uitspraak ‘wat is, is één ding’ wordt verklaard,

bewezen, door aan te geven dat er een materiële oorzaak is,

waar alle dingen van gemaakt zijn. Zoals er van goud

verschillende sieraden worden gemaakt. De sieraden hebben

verschillende namen, vormen en functies, maar ze zijn

allemaal goud. Een ketting heeft geen bestaan zonder het

goud. Het gewicht van de ketting is het gewicht van goud. De

kwaliteit is goud. Het enige wat er is, is enkel goud – vóór het

maken van de ketting, nu en later. 

A D V A I T A . N L 3

https://www.advaita.nl/geschriften/upanishads/


Wanneer dat goud wordt gekend, worden alle

producten van goud gekend.

Hetzelfde geldt voor deze wereld. Het enige dat er hier is, is

één bewust wezen, wiens kennis gemanifesteerd is in de

vorm van deze wereld, inclusief jouw lichaam-geest-

zintuigen-complex. Het wezenlijke van dit bewuste wezen

verschilt niet van bewustzijn, want bewustzijn is wezenlijk. Er

is geen wezen zonder bewustzijn te zijn. Bewustzijn is het

wezenlijke, dat wat werkelijk bestaat. 

Bestaan-bewustzijn wordt in de Upaniṣad sat-cit  genoemd. Al

het ‘andere’ is sat-cit ,  daarom is het sat-cit-ananta ,  bestaan-

bewustzijn-onbegrensdheid. Dat bewustzijn ben ji j  en het is

niet alleen de waarheid van je geest en zintuigen, maar de

waarheid van iedere geest, van alle zintuigen en van alles wat

er is – alles heeft zijn bestaan enkel in dit ene bewustzijn. Dat

onbegrensde, dat geheel, dat ben ji j ,  tat tvam asi .

Śvetaketu’s vader bleef hem dit uitleggen, steeds opnieuw,

vanuit negen verschillende standpunten, ‘tat satyam sa ātmā

tat tvam asi śvetaketo ’ ,  dat is satyam ,  dat is het geheel, de

waarheid, en het zelf.

Uddālaka zegt dat alles wat er hier is, één ding is. Dat ene

ding bestond al voordat deze gehele wereld ( jagat)

verscheen. Deze stelling, dat er iets bestond voordat de

gehele wereld er was, en dat het de wereld creëerde, is één

manier om ernaar te kijken. Maar het kan niet beter

gepresenteerd worden dan op de manier waarop Śvetaketu’s

vader dit deed. Hij zei ‘viditam aviditam idam sarvam ’ ,  alles

wat je ziet en kent – de zon, maan, aarde, sterren,

levensvormen, middelen en doelen, oorzaken en gevolgen – en

alles wat je niet kent, was er al voordat het tot bestaan

kwam. Hoe kun je zeggen dat de wereld er was, voordat zij  tot

bestaan kwam? Waar was zij  dan? Waar was er ruimte voor

ruimte om te zijn? Alles kwam samen. Hoe is dat mogelijk? Het

is mogelijk.

A D V A I T A . N L 4



Uddālaka zei: “Dit is een Banyanboom. Wat vind je ervan? Het

is een enorme boom. Waar kwam hij vandaan? Uit een zaadje.

Pak een vrucht en maak haar maar eens open. Wat zie je?”

“Ik zie zaden en zaden en zaden.”

“Is deze boom ontstaan uit zo’n zaadje?”

“Ja.”

“Maak een zaadje open. Wat zie je?”

“Niets.”

“Je kunt niet zeggen dat er ‘niets’ is, want je erkende net dat

de boom uit het zaadje ontstaan is. Dus de boom moet in het

zaadje aanwezig zijn. Ben je ervan overtuigd dat het daar

aanwezig moet zijn?”

“Het moet wel.”

“Hoe dan? Je ziet het niet, maar het is er wel?”

“Ja, het moet er zijn.”

In zaadvorm is alles hetzelfde. Alles is sat-cit-ananta :

onbegrensd bewustzijn. En enkel dat onbegrensde bewustzijn

is die onbegrensde kennis. Die onbegrensde kennis is deze

gehele wereld ( jagat),  het gekende en ongekende, wat niet

losstaat van bewustzijn. In den beginne was het woord – dat

wil zeggen kennis – en het woord was bij God. Het woord was

niet bij God, het woord was God. Het woord stond niet los van

God.

Wij zeggen niet dat God de wereld geschapen heeft; de

wereld was en is God. In welke vorm dan ook, gemanifesteerd

of ongemanifesteerd; alles wat er hier is, is enkel God. Het is

niet één God, maar enkel God. Eén heeft geen betekenis; het

is een deel van een groep en kan opgedeeld worden. Er is

enkel God.

A D V A I T A . N L 5



Als dit de waarheid is, hoe kun je dan normaal zijn als je dit

niet weet? Wanneer een dokter een inrichting bezoekt, zijn

alle bewoners het erover eens dat hij abnormaal is! We gaan

dus door voor normaal, dankzij goed gezelschap. 

Alles is oké, totdat de ṛṣ i  ons komt storen. Pas dan beginnen

we ons dingen af te vragen. Niemand kan werkelijk normaal

zijn met deze verwarde zelfidentiteit. Het begrijpen van de

feiten over alles wat er hier is, is puur pragmatisme. Het is

nodig om ons gewaar te zijn van wat is. 

We gaan nu onderzoeken wat ‘is’.  Wat ‘is’,  is Īśvara. We gaan

dit ontdekken door middel van woorden; door de woorden te

ontvouwen en de woorden te begrijpen.

Wanneer we willen herkennen wat is, wat bestaat, dan is het

noodzakelijk dat we de werkelijkheid van dat wat is begrijpen.

De vraag is ‘wat is?’ en het antwoord is: enkel dat wat

bestaat. Dat wat bestaat, dat is. 

Wat is het dat bestaat? Is het één ding? ‘Het kennen van dat,

waardoor alles wordt gekend’ (Chāndogya-upaniṣad) spreekt

over één ding. Wanneer alles wordt gekend, is alles

gereduceerd tot één ding, zonder dat we onze toevlucht

nemen tot reductionisme.

Om dit te begrijpen gaan we er voor nu vanuit dat er twee

graden van werkelijkheid zijn. In het voorbeeld van goud en de

ketting is goud wat bestaat en zijn er talrijke, verschillende

sieraden die je kunt tellen. Maar als je de substantie als één

telt, dan is het niet nodig de vele vormen te tellen. Als je je

niet toelegt op de vormen en je wilt alleen tellen wat is, dan

tel je: één, één, één. Wat er is, is een ketting die goud is, en

de volgende is ook goud, enzovoorts. Dus ‘één, één, één’,

betekent ‘goud, goud, goud’. Het is non-duaal één. Het is

enkel één. De manier waarop je ernaar kijkt, reduceert de

veelvoud aan vormen tot één substantie, één ding. Dit is geen

reductionisme, waarbij je alle dingen reduceert tot één ding.

Wat is, is één ding.

A D V A I T A . N L 6

https://www.advaita.nl/begrippen/ishvara/


Maar wat maakt het zo belangrijk om al die vormen als één

ding te zien? De aanleiding is dat er zo veel vormen zijn,

waaronder de ketting. Als hij een menselijke geest had en

denkt ‘ik ben enkel een ketting’, dan heeft hij een gevoel van

beperking en gebrek. In de Chāndogya-upaniṣad wordt gezegd:

‘tat satyam sa ātmā tat tvam asi ’  (die werkelijkheid, het

geheel, dat is het zelf, dat ben ji j).  

In de wereld van sieraden is het bijvoeglijk naamwoord

‘gouden’ geen bijvoeglijk naamwoord. Goud is satyam ,  de

waarheid of werkelijkheid, en het blijkt de ātmā ,  het zelf, van

de ketting te zijn. Er is geen verschil tussen satyam en ātmā .

Wanneer je het woord ‘ik’ gebruikt, betekent dat ātmā .

Daarom, tat satyam tvam asi ,  j i j  bent die werkelijkheid. Die

satyam verschilt niet van ātmā ,  is gelijk aan ātmā .  Waar het

woord ‘ik’ naar verwijst, dat is satyam .  “O ketting, j i j  bent het

stralende goud. Denk dus niet dat ji j  geen ring of armband

bent, want de ring en armband zijn ook jou.” 

Dit is geen transcendente werkelijkheid. Het is gewoon de

werkelijkheid. Wat je ziet is goud, dus wat valt er te

transcenderen? Je kunt goud niet transcenderen wanneer je

de ketting herkent, noch hoef je de ketting te transcenderen

wanneer je goud herkent. Je hoeft helemaal niets te

transcenderen. Wanneer je iets afklopt op een houten stoel

(“touch wood”), dan transcendeer je de stoel niet.

De aanleiding voor deze uiteenzetting is de verwarring ‘ik ben

een ketting’. Dat is abnormaal. Er is sprake van een verwarde

zelfidentiteit. Als je verward bent over een bepaald object,

dan kost die verwarring je wellicht niet veel. Soms ook wel.

Stel dat je naar Vedanta hebt geluisterd en vervolgens een

ratelslang voor een touw aanziet – dat zou wel eens heel

kostbaar kunnen worden! De vergissingen zijn meestal niet

heel kostbaar, dus komen we ermee weg, maar het kost wel

wat.

Wat je ook bent, klein of groot, als je in

verwarring bent over je eigen identiteit, dan is

dat een verlies.

A D V A I T A . N L 7



Stel dat het zelf wordt verward met iets anders, dan is dat

niet een simpele vergissing. Het is een verlies. Het is

zelfverwarring. Er is sprake van zo veel subjectiviteit dat men

niet in staat is om objectief te zijn. Om objectief te kunnen

zijn, moet je het zelf kennen. Als het zelf onbegrensd is en

het enige dat bestaat, dan is het een oneindig groot verlies.

Als ji j  het onbegrensde bent, dan is het een oneindig verlies

om te denken dat je beperkt bent. Onbegrensdheid kan niet

losstaan van jou. Jij  plus onbegrensdheid bestaat niet;

onbegrensdheid plus jou bestaat niet. Als het wel bestaat,

dan is er sprake van onbegrensde verwarring over het

onbegrensde. Maar de verwarring is begrensd, omdat je af en

toe jouw verwarring vergeet. Dat zijn de momenten dat je

gelukkig bent.

Het hele punt is dat het ‘ik’ onbegrensd is. Als het

onbegrensd is, dan moet dit als zodanig herkend worden,

alleen dan is iemand normaal. Tot die tijd aanvaarden we

elkaar en dulden we elkaar. Er zit niets anders op en daarom

hebben we hulpverlening nodig. Hoe groter de verwarring, hoe

belangrijker het is dat er hulpverlening is.

Tat satyam sa ātmā  (die werkelijkheid, het geheel, dat is het

zelf) impliceert twee dingen: dat wat is en dat wat we

waarnemen. Er is iemand die waarneemt, het subject, en iets

dat waargenomen wordt, het object. Subject-object, kenner-

gekende is een realiteit die we accepteren. Niet als een

tweede realiteit, maar als een realiteit die haar bestaan

ontleent aan de werkelijkheid waar we het over hebben. 

De subject-object-verdeling creëert niet werkelijk een

tweeheid. Dat wat je kent via verschillende

kennisinstrumenten wordt het object. Denk aan objecten die

je herkent via de zintuigen en alles wat je op basis van die

zintuiglijke informatie kunt afleiden. Wat je gelooft dat

bestaat, op grond van bepaalde gegevens, is ook een object.

Jij  de kenner, alle kennisinstrumenten en alle objecten die

gekend worden – alle drie zijn enkel dezelfde ene

onbegrensdheid. Eén plus drie is gelijk aan één.

A D V A I T A . N L 8



Wat is, is enkel één. Het is geen smeltkroes eenheid. Om te

kunnen zeggen dat een hele stapel sieraden met

verschillende vormen, namen en waardes, goud is, hoef je ze

niet te smelten. Als je ze zou moeten smelten om een ander

het te laten begrijpen, dan moeten beiden gesmolten worden.

Dan moet er heel veel gesmolten worden. Het concept heeft

vaste vorm aangenomen. 

Je hoeft helemaal niets te doen om het te begrijpen.

Begrijpen dat alles wat er is één is, is het begrijpen van

subject-object.

Het subject heeft het lichaam-geest-zintuigen-complex als

basis, dit complex is adhyātma (het individuele). Wat je in het

leven tegenkomt via je kennisinstrumenten is adhibhūta

(behorend tot de wereld). Dat licht met 300.000 kilometer

per seconde reist, is een adhibhūta-realiteit. Vanuit dat

gegeven worden bewegingen, tijd en afstand berekend binnen

de studie van verschillende kennisdisciplines. Maar wanneer

je dit allemaal bestudeert, ontdek je dat er zo ontzettend veel

kennis bij betrokken is. 

Ik heb twee ogen om mee te zien, net zoals een uil en een

kraai dat hebben. De ogen van de uil kunnen zien, die van de

kraai en die van jou ook. Overal waar ogen zijn, kunnen ze zien.

Vanuit hun eigen standpunt vallen ogen onder adhyātma (het

individuele). Een oogarts en een opticien behandelen

adhyātma ,  maar ze bestuderen niet alleen jouw ogen. Stel dat

in de schepping elk paar ogen anders gemaakt zou zijn, dan

zou er geen oogheelkunde bestaan. Dat is niet het geval, wat

betekent dat er totale kennis, een orde is. Ogen, oren en

andere zintuigen functioneren volgens bepaalde kennis. Je

ziet verschillende wetmatigheden of ordes. 

Als je de totale orde herkent, is dat niet alleen

maar adhibhūta. Je ziet ook adhidaiva (het

goddelijke). 

A D V A I T A . N L 9



In ogen, oren en zelfs in de spijsvertering is adhidaiva

aanwezig. 

Heer Krishna zegt in de Bhagavad Gita:

ahaṁ vaiśvānaro bhūtvā prāṇ ināṁ deham āśritaḥ  |  

prāṇāpāna-samāyuktaḥ  pacāmyannaṁ catur-vidham  | |  

‘Als het spijsverteringsvuur verblijf ik in het lichaam van de

levende wezens en beschikkend over prāṇa en apāna verteer

ik het viervoudige voedsel.’- vers 15.14

Dit is het unieke aan de Vedische uiteenzetting over Īśvara.

Deze adhidaiva ,  adhibhūta en adhyātma samen zijn Īśvara, de

Heer. Door het begrijpen van adhidaiva ga je je verbonden

voelen. 

Het gevoel van vervreemding zorgt voor verlies van

objectiviteit. Objectief zijn betekent normaal zijn en om

normaal te zijn moet je objectief zijn. En objectiviteit sluit

adhidaiva (het goddelijke) in. Pragmatisch, praktisch,

objectief, gezond en normaal worden als areligieuze woorden

gezien. Ze hebben geen religieuze connotatie. Deze woorden

verwijzen niet naar een god of religie. 

“Ik ben een praktisch mens. Ik geloof hier niet in.” Hierop is

mijn antwoord dat je niet praktisch bent, omdat je ‘dat wat is’

niet hebt meegenomen in je begrip van wat is. Als er in jouw

visie van de werkelijkheid geen compleetheid is, hoe kan er

dan sprake zijn van een praktische instelling? Je leeft in je

eigen subjectieve wereld; bewerkt, beperkt en ook verward.

Je leeft in een wazige, mistige, vage, niksige wereld zonder

verbinding met de realiteit. Elke kleine verandering brengt je

van de wijs.

In de psychologie proberen ze het gevoel van vervreemding,

angst en zorgen te behandelen, en denken daarmee praktisch

bezig te zijn. Het klopt dat deze zaken aandacht nodig

hebben, maar de basiswerkelijkheid is één geheel. 

A D V A I T A . N L 10

https://www.advaita.nl/bhagavad-gita/


Het is nodig om adhidaiva (het goddelijke), adhibhūta (de

wereld om ons heen) en adhyātma (het individuele) te

begrijpen. Als je adhidaiva erkent, dat wil zeggen het geheel

dat adhibhūta en adhyātma insluit, dan kun je zeggen dat alles

wat er hier is, Īśvara (God) is. Dan ben je praktisch. Het

voordeel hiervan is dat je geestelijk gezond bent en dat er

geen vervreemding meer is.

Alles wat er hier is, is satya ātmā (de onveranderlijke

essentie/het zelf), maar hoe is het, op een intelligente wijze,

alles wat er hier is geworden? Je zult moeten zeggen dat deze

essentie sarvajña (alle-kennis) is. Het is niets geworden,

maar blijft onveranderlijk wat het is. 

Goud is geen ketting geworden; het blijft onveranderlijk goud.

De ketting is ‘alsof’. Zo ook adhibhūta en adhyātma ,  je

lichaam-geest-zintuigen-complex en al het gekende en

ongekende; het is hetzelfde geheel. Met alle-kennis

manifesteert het zich in deze vorm. Er is de ongemanifes-

teerde software en gemanifesteerde software, en ‘alsof’

hardware. Dit alles samen wordt Īśvara genoemd.’

S
W

A
M

I 
D

A
Y

A
N

A
N

D
A

 S
A

R
A

S
W

A
T

I

A D V A I T A . N L 11

www.advaita.nl

https://www.advaita.nl/

