ADVAITA.NL

SWAMI DAYANANDA SARASWATI

‘Wie is normaal? Wie is er in de positie om te bepalen of
iemand een normaal of abnormaal mens is? Mensen moeten
zelf bepalen wat iemand tot een normaal persoon maakt. Het
is betrekkelijk. Stel dat iedereen in een bepaalde samenleving
abnormaal is vanuit het standpunt van een andere
samenleving. De mensen in die eerste samenleving komen
nooit te weten dat ze niet normaal zijn. Daarom is het voor
hen normaal om abnormaal te zijn. Dus als het normaal is om
abnormaal te zijn, dan ben je normaal. Wie is er in de positie
om te bepalen wat normaal is?

Stel dat er een andere planeet is waar mensen wonen die zich
bewust zijn van waar Vedanta over spreekt, en een van hen
komt hier op aarde. Hoe zal hij over ons denken? Deze normale
persoon zal denken dat we allemaal gek zijn.

Laten we eens kijken naar wat de Vedische rsi’s (zieners van
de Veda’s) over ons denken. Verschillende mensen hebben
verschillende ideeén over ons. De een denkt dat we zijn
geboren in zonde en de ander denkt dat we enkel een
verzameling deeltjes zijn. Maar de Vedische rsi’s zeggen niet
dat we normaal of abnormaal zijn. Zij oordelen niet. Zij
erkennen een zekere verwarring over de eigen identiteit als
een universeel gegeven en vertellen ons dat het niet klopt
hoe we onszelf zien. Hoe je over jezelf denkt is onjuist en wat
juist is over jezelf is precies wat je wilt zijn. Dit is universeel.
Zelfverwarring is universeel op deze planeet.

Dit artikel is een bewerkt transcript van een introductie op de Vishnu-
sahasranama, gehouden door Swami Dayananda in 2004 in Pennsylvania.
Vertaald uit het Engels door Advaita.nl.



https://www.advaita.nl/wat-is-advaita/
https://www.advaita.nl/geschriften/
https://www.advaita.nl/onderwijstraditie/leraren/

ADVAITA.NL

De rsi’s hebben een totaal tegenovergestelde visie over ons.
Wat zij zeggen is iets wat ik moet weten; ik heb geen keus.
Want wat ik wil zijn, is precies wat ik ben. Ik wil vrij zijn van
het klein zijn, vrij zijn van iedere vorm van beperking,
ontevredenheid, angst, enzovoorts. Als ik al een keuze had
voordat ik erachter kwam wat zij zeiden, dan raak ik nu al mijn
keuze kwijt. Feit is, hoe meer ik te weten kom, hoe minder
keuzes ik heb. De onwetenden hebben meer keuzes. Dus we
zijn nu keuzes aan het verliezen. [k moet het weten.

Wat de rsi’s over jou zeggen is het tegenovergestelde van
wat je denkt dat je bent. Het lijkt gezond om te denken dat je
je lichaam, geest en zintuigen bent. Daar is niets abnormaals
aan. Dit lichaam en deze geest hebben hun beperkingen, en
daarom zullen je emoties niet erg positief zijn. Er zal angst
zijn, teleurstelling, gevoel van falen, afwijzing, enzovoorts.
Dit zal allemaal je lot zijn.

En wat je niet bent zal immens zijn. Zelfs als je niet veel van
de wereld gezien hebt, is het nog steeds immens voor je. Dus
wat je niet bent, is altijd meer dan wat je wel bent. Het maakt
je bescheiden als je weet dat je over veel dingen niets te
zeggen hebt. In het universum is deze aarde niet eens een
speldenknop. Een speldenknop is een formaat dat je kunt
waarnemen, maar op de kaart van het universum zal de aarde
niet te zien zijn.

Dus dat je klein en onbeduidend bent is geen vreemd,
abnormaal gevoel. Het is gezond en objectief. Het is normaal
om je onzeker, angstig, ongelukkig, enzovoorts te voelen. Het
is allemaal normaal. Het is normaal, totdat je een rsi
tegenkomt.

De rsi spreekt over een versie van jou die precies
tegenovergesteld is. Hij zegt niet dat je lichaam onbegrensd
is, of je geest of zintuigen, die je klein en onbeduidend noemt.
De rsi weerspreekt dat helemaal niet; hij bevestigt dat. Hij
zegt dat het lichaam tijdgebonden en onbeduidend is, en geen
moment hetzelfde. Alles is voortdurend in beweging.



ADVAITA.NL

Je lichaam, zintuigen en geest zijn beperkt; je kennis,
vermogens, bereik en kracht zijn beperkt. Maar de rsi zegt:
ondanks dat je lichaam-geest-zintuigen-complex, zoals je het
nu kent, beperkt is, en ook al wordt het nog beperkter als je
er meer over te weten komt, als je meer over het universum
te weten komt - toch ben je vrij van beperking.

Wanneer je objectiever wordt over de positie waarin je je
bevindt, dan groeit de beperking alleen maar. Hij krimpt niet.
Dit bevestigend, zegt de rsi dat je ondanks het beperkte
lichaam-geest-zintuigen-complex vrij van beperking bent. Je
kunt alleen maar vragen: hoe? De rsi lijkt een visie te hebben,
want hij weerspreekt de beperkingen helemaal niet. Maar hij
weerlegt jouw conclusie ‘daarom ben ik beperkt’. In plaats
van ‘daarom’ zegt hij dat je ondanks een beperkt lichaam-
geest-zintuig-complex vrij bent van beperking. Wat heb je
hier nog voor keuze? Je hebt niets om tegenin te gaan. Je
kunt enkel om meer uitleg vragen, zoals Svetaketu deed in de
Chandogya-upanisad.

Wanneer de briljante Svetaketu na twaalf jaar studie naar
huis terugkeert, overrompelt zijn vader Uddalaka hem met de
vraag: ‘Heb je jouw leraar ook om die kennis gevraagd
waardoor alles gekend wordt?”

Svetaketu antwoordt: “Als mijn leraar dat had geweten, dan
had hij het me wel onderwezen. Bestaat er zoiets?”

Zijn vader vertelt hem: “Jazeker. Dat wat is, is één ding, en
dat ben jij, tat tvam asi.”

De eerste uitspraak ‘wat is, is één ding’ wordt verklaard,
bewezen, door aan te geven dat er een materiéle oorzaak is,
waar alle dingen van gemaakt zijn. Zoals er van goud
verschillende sieraden worden gemaakt. De sieraden hebben
verschillende namen, vormen en functies, maar ze zijn
allemaal goud. Een ketting heeft geen bestaan zonder het
goud. Het gewicht van de ketting is het gewicht van goud. De
kwaliteit is goud. Het enige wat er is, is enkel goud - voér het
maken van de ketting, nu en later.


https://www.advaita.nl/geschriften/upanishads/

ADVAITA.NL

Wanneer dat goud wordt gekend, worden alle
producten van goud gekend.

Hetzelfde geldt voor deze wereld. Het enige dat er hier is, is
één bewust wezen, wiens kennis gemanifesteerd is in de
vorm van deze wereld, inclusief jouw lichaam-geest-
zintuigen-complex. Het wezenlijke van dit bewuste wezen
verschilt niet van bewustzijn, want bewustzijn is wezenlijk. Er
is geen wezen zonder bewustzijn te zijn. Bewustzijn is het
wezenlijke, dat wat werkelijk bestaat.

Bestaan-bewustzijn wordt in de Upanisad sat-cit genoemd. Al
het ‘andere’ is sat-cit, daarom is het sat-cit-ananta, bestaan-
bewustzijn-onbegrensdheid. Dat bewustzijn ben jij en het is
niet alleen de waarheid van je geest en zintuigen, maar de
waarheid van iedere geest, van alle zintuigen en van alles wat
er is - alles heeft zijn bestaan enkel in dit ene bewustzijn. Dat
onbegrensde, dat geheel, dat ben jij, tat tvam asi.

Svetaketu’s vader bleef hem dit uitleggen, steeds opnieuw,
vanuit negen verschillende standpunten, ‘tat satyam sa atma
tat tvam asi Svetaketo’, dat is satyam, dat is het geheel, de
waarheid, en het zelf.

Uddalaka zegt dat alles wat er hier is, één ding is. Dat ene
ding bestond al voordat deze gehele wereld (jagat)
verscheen. Deze stelling, dat er iets bestond voordat de
gehele wereld er was, en dat het de wereld creéerde, is één
manier om ernaar te kijken. Maar het kan niet beter
gepresenteerd worden dan op de manier waarop Svetaketu’s
vader dit deed. Hij zei ‘viditam aviditam idam sarvam’, alles
wat je ziet en kent - de zon, maan, aarde, sterren,
levensvormen, middelen en doelen, oorzaken en gevolgen - en
alles wat je niet kent, was er al voordat het tot bestaan
kwam. Hoe kun je zeggen dat de wereld er was, voordat zij tot
bestaan kwam? Waar was zij dan? Waar was er ruimte voor
ruimte om te zijn? Alles kwam samen. Hoe is dat mogelijk? Het
is mogelijk.



ADVAITA.NL

Uddalaka zei: “Dit is een Banyanboom. Wat vind je ervan? Het
is een enorme boom. Waar kwam hij vandaan? Uit een zaadje.
Pak een vrucht en maak haar maar eens open. Wat zie je?”

“Ik zie zaden en zaden en zaden.”

“Is deze boom ontstaan uit zo’n zaadje?”
“Ja.”

“Maak een zaadje open. Wat zie je?”
“Niets.”

“Je kunt niet zeggen dat er ‘niets’ is, want je erkende net dat
de boom uit het zaadje ontstaan is. Dus de boom moet in het
zaadje aanwezig zijn. Ben je ervan overtuigd dat het daar
aanwezig moet zijn?”

“‘Het moet wel.”
“‘Hoe dan? Je ziet het niet, maar het is er wel?”
“Ja, het moet er zijn.”

In zaadvorm is alles hetzelfde. Alles is sat-cit-ananta:
onbegrensd bewustzijn. En enkel dat onbegrensde bewustzijn
is die onbegrensde kennis. Die onbegrensde kennis is deze
gehele wereld (jagat), het gekende en ongekende, wat niet
losstaat van bewustzijn. In den beginne was het woord - dat
wil zeggen kennis - en het woord was bij God. Het woord was
niet bij God, het woord was God. Het woord stond niet los van
God.

Wij zeggen niet dat God de wereld geschapen heeft; de
wereld was en is God. In welke vorm dan ook, gemanifesteerd
of ongemanifesteerd; alles wat er hier is, is enkel God. Het is
niet één God, maar enkel God. Eén heeft geen betekenis; het
is een deel van een groep en kan opgedeeld worden. Er is
enkel God.



ADVAITA.NL

Als dit de waarheid is, hoe kun je dan normaal zijn als je dit
niet weet? Wanneer een dokter een inrichting bezoekt, zijn
alle bewoners het erover eens dat hij abnormaal is! We gaan
dus door voor normaal, dankzij goed gezelschap.

Alles is oké, totdat de rsi ons komt storen. Pas dan beginnen
we ons dingen af te vragen. Niemand kan werkelijk normaal
zijn met deze verwarde zelfidentiteit. Het begrijpen van de
feiten over alles wat er hier is, is puur pragmatisme. Het is
nodig om ons gewaar te zijn van wat is.

We gaan nu onderzoeken wat ‘is’. Wat ‘is’, is [$vara. We gaan
dit ontdekken door middel van woorden; door de woorden te
ontvouwen en de woorden te begrijpen.

Wanneer we willen herkennen wat is, wat bestaat, danis het
noodzakelijk dat we de werkelijkheid van dat wat is begrijpen.
De vraag is ‘wat is?’ en het antwoord is: enkel dat wat
bestaat. Dat wat bestaat, dat is.

Wat is het dat bestaat? Is het één ding? ‘Het kennen van dat,
waardoor alles wordt gekend’ (Chandogya-upanisad) spreekt
over één ding. Wanneer alles wordt gekend, is alles
gereduceerd tot één ding, zonder dat we onze toevlucht
nemen tot reductionisme.

Om dit te begrijpen gaan we er voor nu vanuit dat er twee
graden van werkelijkheid zijn. In het voorbeeld van goud en de
ketting is goud wat bestaat en zijn er talrijke, verschillende
sieraden die je kunt tellen. Maar als je de substantie als één
telt, danis het niet nodig de vele vormen te tellen. Als je je
niet toelegt op de vormen en je wilt alleen tellen wat is, dan
tel je: één, één, één. Wat er is, is een ketting die goud is, en
de volgende is ook goud, enzovoorts. Dus ‘één, één, één’,
betekent ‘goud, goud, goud’. Het is non-duaal één. Het is
enkel één. De manier waarop je ernaar kijkt, reduceert de
veelvoud aan vormen tot één substantie, één ding. Dit is geen
reductionisme, waarbij je alle dingen reduceert tot één ding.
Wat is, is één ding.


https://www.advaita.nl/begrippen/ishvara/

ADVAITA.NL

Maar wat maakt het zo belangrijk om al die vormen als één
ding te zien? De aanleiding is dat er zo veel vormen zijn,
waaronder de ketting. Als hij een menselijke geest had en
denkt ‘ik ben enkel een ketting’, dan heeft hij een gevoel van
beperking en gebrek. In de Chandogya-upanisad wordt gezegd:
‘tat satyam sa atma tat tvam asi’ (die werkelijkheid, het
geheel, dat is het zelf, dat ben jij).

In de wereld van sieraden is het bijvoeglijk naamwoord
‘gouden’ geen bijvoeglijk naamwoord. Goud is satyam, de
waarheid of werkelijkheid, en het blijkt de atma, het zelf, van
de ketting te zijn. Er is geen verschil tussen satyam en atma.
Wanneer je het woord ‘ik’ gebruikt, betekent dat atma.
Daarom, tat satyam tvam asi, jij bent die werkelijkheid. Die
satyam verschilt niet van atma, is gelijk aan atma. Waar het
woord ‘ik’ naar verwijst, dat is satyam. “0 ketting, jij bent het
stralende goud. Denk dus niet dat jij geen ring of armband
bent, want de ring en armband zijn ook jou.”

Dit is geen transcendente werkelijkheid. Het is gewoon de
werkelijkheid. Wat je ziet is goud, dus wat valt er te
transcenderen? Je kunt goud niet transcenderen wanneer je
de ketting herkent, noch hoef je de ketting te transcenderen
wanneer je goud herkent. Je hoeft helemaal niets te
transcenderen. Wanneer je iets afklopt op een houten stoel
(“touch wood”), dan transcendeer je de stoel niet.

De aanleiding voor deze uiteenzetting is de verwarring ‘ik ben
een ketting’. Dat is abnormaal. Er is sprake van een verwarde
zelfidentiteit. Als je verward bent over een bepaald object,
dan kost die verwarring je wellicht niet veel. Soms ook wel.
Stel dat je naar Vedanta hebt geluisterd en vervolgens een
ratelslang voor een touw aanziet - dat zou wel eens heel
kostbaar kunnen worden! De vergissingen zijn meestal niet
heel kostbaar, dus komen we ermee weg, maar het kost wel
wat.

Wat je ook bent, klein of groot, als je in
verwarring bent over je eigen identiteit, dan is
dat een verlies.



ADVAITA.NL

Stel dat het zelf wordt verward met iets anders, dan is dat
niet een simpele vergissing. Het is een verlies. Het is
zelfverwarring. Er is sprake van zo veel subjectiviteit dat men
niet in staat is om objectief te zijn. Om objectief te kunnen
zijn, moet je het zelf kennen. Als het zelf onbegrensd is en
het enige dat bestaat, dan is het een oneindig groot verlies.
Als jij het onbegrensde bent, dan is het een oneindig verlies
om te denken dat je beperkt bent. Onbegrensdheid kan niet
losstaan van jou. Jij plus onbegrensdheid bestaat niet;
onbegrensdheid plus jou bestaat niet. Als het wel bestaat,
danis er sprake van onbegrensde verwarring over het
onbegrensde. Maar de verwarring is begrensd, omdat je af en
toe jouw verwarring vergeet. Dat zijn de momenten dat je
gelukkig bent.

Het hele punt is dat het ‘ik’ onbegrensd is. Als het
onbegrensd is, dan moet dit als zodanig herkend worden,
alleen dan is iemand normaal. Tot die tijd aanvaarden we
elkaar en dulden we elkaar. Er zit niets anders op en daarom
hebben we hulpverlening nodig. Hoe groter de verwarring, hoe
belangrijker het is dat er hulpverlening is.

Tat satyam sa atma (die werkelijkheid, het geheel, dat is het
zelf) impliceert twee dingen: dat wat is en dat wat we
waarnemen. Er is iemand die waarneemt, het subject, eniets
dat waargenomen wordt, het object. Subject-object, kenner-
gekende is een realiteit die we accepteren. Niet als een
tweede realiteit, maar als een realiteit die haar bestaan
ontleent aan de werkelijkheid waar we het over hebben.

De subject-object-verdeling creéert niet werkelijk een
tweeheid. Dat wat je kent via verschillende
kennisinstrumenten wordt het object. Denk aan objecten die
je herkent via de zintuigen en alles wat je op basis van die
zintuiglijke informatie kunt afleiden. Wat je gelooft dat
bestaat, op grond van bepaalde gegevens, is ook een object.
Jij de kenner, alle kennisinstrumenten en alle objecten die
gekend worden - alle drie zijn enkel dezelfde ene
onbegrensdheid. Eén plus drie is gelijk aan één.



ADVAITA.NL

Wat is, is enkel één. Het is geen smeltkroes eenheid. Om te
kunnen zeggen dat een hele stapel sieraden met
verschillende vormen, namen en waardes, goud is, hoef je ze
niet te smelten. Als je ze zou moeten smelten om een ander
het te laten begrijpen, dan moeten beiden gesmolten worden.
Dan moet er heel veel gesmolten worden. Het concept heeft
vaste vorm aangenomen.

Je hoeft helemaal niets te doen om het te begrijpen.
Begrijpen dat alles wat er is één is, is het begrijpen van
subject-object.

Het subject heeft het lichaam-geest-zintuigen-complex als
basis, dit complex is adhyatma (het individuele). Wat je in het
leven tegenkomt via je kennisinstrumenten is adhibhita
(behorend tot de wereld). Dat licht met 300.000 kilometer
per seconde reist, is een adhibhdta-realiteit. Vanuit dat
gegeven worden bewegingen, tijd en afstand berekend binnen
de studie van verschillende kennisdisciplines. Maar wanneer
je dit allemaal bestudeert, ontdek je dat er zo ontzettend veel
kennis bij betrokken is.

Ik heb twee ogen om mee te zien, net zoals een uil en een
kraai dat hebben. De ogen van de uil kunnen zien, die van de
kraai en die van jou ook. Overal waar ogen zijn, kunnen ze zien.
Vanuit hun eigen standpunt vallen ogen onder adhyatma (het
individuele). Een oogarts en een opticien behandelen
adhyatma, maar ze bestuderen niet alleen jouw ogen. Stel dat
in de schepping elk paar ogen anders gemaakt zou zijn, dan
zou er geen oogheelkunde bestaan. Dat is niet het geval, wat
betekent dat er totale kennis, een orde is. Ogen, oren en
andere zintuigen functioneren volgens bepaalde kennis. Je
ziet verschillende wetmatigheden of ordes.

Als je de totale orde herkent, is dat niet alleen
maar adhibhita. Je ziet ook adhidaiva (het
goddelijke).



ADVAITA.NL

10

In ogen, oren en zelfs in de spijsvertering is adhidaiva
aanwezig.

Heer Krishna zegt in de Bhagavad Gita:

aham vaisvanaro bhitva praninam deham asritah |
pranapana-samayuktah pacamyannam catur-vidham ||

‘Als het spijsverteringsvuur verblijf ik in het lichaam van de
levende wezens en beschikkend over prana en apana verteer
ik het viervoudige voedsel.’- vers 15.14

Dit is het unieke aan de Vedische uiteenzetting over [$vara.
Deze adhidaiva, adhibhita en adhyatma samen zijn I$vara, de
Heer. Door het begrijpen van adhidaiva ga je je verbonden
voelen.

Het gevoel van vervreemding zorgt voor verlies van
objectiviteit. Objectief zijn betekent normaal zijn en om
normaal te zijn moet je objectief zijn. En objectiviteit sluit
adhidaiva (het goddelijke) in. Pragmatisch, praktisch,
objectief, gezond en normaal worden als areligieuze woorden
gezien. Ze hebben geen religieuze connotatie. Deze woorden
verwijzen niet naar een god of religie.

“Ik ben een praktisch mens. Ik geloof hier niet in.” Hierop is
mijn antwoord dat je niet praktisch bent, omdat je ‘dat wat is’
niet hebt meegenomen in je begrip van wat is. Als er in jouw
visie van de werkelijkheid geen compleetheid is, hoe kan er
dan sprake zijn van een praktische instelling? Je leeft in je
eigen subjectieve wereld; bewerkt, beperkt en ook verward.
Je leeft in een wazige, mistige, vage, niksige wereld zonder
verbinding met de realiteit. Elke kleine verandering brengt je
van de wijs.

In de psychologie proberen ze het gevoel van vervreemding,
angst en zorgen te behandelen, en denken daarmee praktisch
bezig te zijn. Het klopt dat deze zaken aandacht nodig
hebben, maar de basiswerkelijkheid is één geheel.


https://www.advaita.nl/bhagavad-gita/

ADVAITA.NL

SWAMI DAYANANDA SARASWATI

11

Het is nodig om adhidaiva (het goddelijke), adhibhdta (de
wereld om ons heen) en adhyatma (het individuele) te
begrijpen. Als je adhidaiva erkent, dat wil zeggen het geheel
dat adhibhdta en adhyatma insluit, dan kun je zeggen dat alles
wat er hier is, [$vara (God) is. Dan ben je praktisch. Het
voordeel hiervan is dat je geestelijk gezond bent en dat er
geen vervreemding meer is.

Alles wat er hier is, is satya atma (de onveranderlijke
essentie/het zelf), maar hoe is het, op een intelligente wijze,
alles wat er hier is geworden? Je zult moeten zeggen dat deze
essentie sarvajia (alle-kennis) is. Het is niets geworden,
maar blijft onveranderlijk wat het is.

Goud is geen ketting geworden; het blijft onveranderlijk goud.
De ketting is ‘alsof’. Zo ook adhibhita en adhyatma, je
lichaam-geest-zintuigen-complex en al het gekende en
ongekende; het is hetzelfde geheel. Met alle-kennis
manifesteert het zich in deze vorm. Er is de ongemanifes-
teerde software en gemanifesteerde software, en ‘alsof’
hardware. Dit alles samen wordt I$vara genoemd.’

www.advaita.nl



https://www.advaita.nl/

